
9/2022

142 РЕЦЕНЗИИ

Рецензия на монографию 
Л. Р. Сюкияйнена  

«Исламское право  
и диалог культур 

в современном мире»1

Современная наука сравнительного право-
ведения немыслима без изучения ислам-
ского права. В последнее время в этой 

области написано немало трудов, и одним из 
них является монография признанного специа-
листа в области исламского права Леонида Ру-
дольфовича Сюкияйнена на тему «Исламское 
право и диалог культур в современном мире».

Прежде всего сто́ит обратить внимание на 
формулировку предмета и вытекающие из него задачи исследования. Автор явно 
не стал ограничиваться раскрытием особенностей шариата, фикха и исламского 
права, хотя и уделил им достаточно много внимания. Напротив, он пошел даль-
ше и рассмотрел исламское право с учетом существования различных культур в 
современном мире. Об этом свидетельствует и структура монографии.

В частности, в первом и втором разделах мы видим такие параграфы, как: 
«Исламское право в современных правовых системах мусульманских стран», «Ис-
ламская и европейская правовые культуры: взаимодействие и противостояние», 
«Глобализация и мусульманский мир: исламская правовая оценка», «Исламская 
концепция прав человека в диалоге правовых культур и религиозных учений» и 
многие другие. Третий раздел посвящен исламской правовой культуре и России.

Оправдан ли подобный подход? Думается, что да. Исламская правовая куль-
тура давно перешагнула границы своего изначального существования и сейчас 
присутствует в самых разных обществах. Особо сто́ит подчеркнуть, что автор не 
уклоняется от обсуждения сложных вопросов, обусловленных особенностями 
взаимодействия различных правовых культур.

Монография начинается с раскрытия особенностей понимания шариата, фикха 
и исламского права — основных категорий данной области научного познания. 
По мнению автора, в нормативном отношении шариат допустимо называть уни-
версальной системой социального регулирования «вследствие охвата его пред-
писаниями самых разнообразных, практически всех сторон внешнего поведения 
человека — религиозной (культовой), этической, бытовой и т.д.» (с. 36).

Далее анализируется фикх и выделяются его два значения. «Во-первых, он 
является особой областью исламского знания, которая изучает правила внешнего 

1	 Сюкияйнен Л. Р. Исламское право и диалог культур в современном мире. М. : Изд. дом 
Высшей школы экономики, 2021. 688 с.

РЕЦЕНЗИИ

Рустем Шамилевич 
ДАВЛЕТГИЛЬДЕЕВ,
заведующий кафедрой

теории и истории 
государства и права

Казанского (Приволжского) 
федерального 

университета,
доктор юридических наук
roustem.davletguildeev@

kpfu.ru
420008, Россия, Республика 

Татарстан, г. Казань, 
ул. Кремлевская, д. 18

Айдар Рушанович 
ГУБАЙДУЛЛИН,

доцент кафедры теории и 
истории

государства и права
Казанского (Приволжского) 

федерального 
университета,

кандидат юридических 
наук, доцент

aidargubaidullin@list.ru
420008, Россия, Республика 

Татарстан, г. Казань, 
ул. Кремлевская, д. 18

© Р. Ш. Давлетгильдеев,  
А. Р. Губайдуллин, 2022



9/2022

143
Давлетгильдеев Р. Ш., Губайдуллин А. Р.
Рецензия на монографию Л. Р. Сюкияйнена  
«Исламское право и диалог культур в современном мире»

РЕЦЕНЗИИ

поведения. Во-вторых, под фикхом подразумеваются сами указанные нормы» 
(с. 39). При этом в науке существуют разные подходы к пониманию соотношения 
шариата и фикха: понимание фикха в качестве науки о шариате, их разграниче-
ние, частичное совпадение, трактовка фикха как одного из элементов шариата.

Л. Р. Сюкияйнен также предлагает обратить внимание на еще один выде-
ляемый в литературе подход, предполагающий рассмотрение соотношения 
шариата и фикха как связи причины со своим следствием (с. 47). При этом 
автор использует оригинальную аллегорию плодоносящего дерева. Шариат в 
данном случае сродни плодородной почве и корневой системе, которые прямо 
не зависят от человека, но без которых невозможно вырастить спелые плоды. 
А человеческий вклад в урожай, без которого также нельзя достичь результата, 
«напоминает фикх, сердцевину которого составляет иджтихад — рациональное 
творческое начало».

То есть «труд человека дополняет божественное откровение и превращает 
его в нечто реальное, удовлетворяющее человеческие потребности». Думается, 
Л. Р. Сюкияйнен очень наглядно описал соотношение шариата и фикха, более 
того, он подмечает еще одну деталь. Подобно тому, «как дерево одного сорта 
может давать плоды разного качества в зависимости от почвы, климата и ухода, 
так и общие исходные начала и предписания шариата могут воплощаться в не-
одинаковых конкретных правилах» (с. 47—48).

Л. Р. Сюкияйнен справедливо отмечает, что «все приведенные выше позиции 
относительно взаимосвязей шариата и фикха имеют под собой достаточные ос-
нования» (с. 48.) Вместе с тем исследование выиграло бы, если бы в нем более 
подробно освещались этапы развития или просто ситуации, в которых данные 
точки зрения раскрывали свои преимущества. Впрочем, это может быть темой 
отдельного исследования.

Что касается исламского права, то автор критически относится к его отождест-
влению с шариатом или фикхом. По мнению Л. Р. Сюкияйнена, «в юридическом 
смысле исламским правом могут быть названы отнюдь не все положения шариата 
и даже не все сформулированные фикхом правила внешнего поведения, а лишь 
те из них, что отвечают правовым критериям и по своему содержанию могут 
рассматриваться как право» (с. 89). Подобный подход позволяет разграничить 
основные категории и создает методологические предпосылки для проведения 
дальнейших правовых исследований.

Достаточно представительна методология монографического исследования, 
которая, помимо сравнительно-правового метода, также включает исторический 
метод научного познания. Например, это проявляется при обзоре исламского 
права в современных правовых системах мусульманских государств. Здесь автор 
точно отметил середину XIX в. — время, когда «процесс становления исламского 
права как юридического явления, отличного от шариата, вступил в решающую 
фазу» (с. 108). При этом отмечается рецепция европейского законодательства 
Османской империей и обладавшим правовой автономией Египтом.

Наконец, нельзя не отметить географию проведенного исследования. Во-пер-
вых, это исламские страны. Среди них есть государства, характеризующихся 
широким действием исламского права (Саудовская Аравия, ОАЭ, Катар, Йемен, 
Ливия, Судан и др.) (с. 115). Также выделены государства, в которых исламское 



9/2022

144 РЕЦЕНЗИИ

право не играет «роли стержня правовой системы» (с. 119). Анализируя развитие 
всех этих правовых систем, Л. Р. Сюкияйнен приходит к выводу «О формирова-
нии своего рода современного исламского права», форма которого испытывает 
влияние со стороны европейской правовой традиции (с. 120).

В географии исследования исламского права автор не ограничивается лишь 
исламским миром, логика исследования предполагает включение иных обществ, 
что и было сделано. Поэтому, во-вторых, описываются отношения исламской и 
западной правовой культур в Европе (с. 429). Сто́ит отметить обширность гео-
графии: в монографии приводятся примеры, касающиеся Швейцарии, Дании, 
Франции, Бельгии, Великобритании. Завершающий раздел монографии посвя-
щен исламской правовой культуре и России (с. 555).

При этом рассматриваются отношения с европейской правовой культурой, вы-
раженные, по мнению автора, в форме взаимодействия и противостояния (с. 147). 
Например, отмечается, что «исламская концепция преступления и наказания... 
по многим параметрам не состыкуется с основами европейского уголовного пра-
ва» (с. 152), но при этом «даже там, где уголовное законодательство основано 
на шариате, стремятся избежать прямого конфликта между ним и европейской 
правовой культурой» (с. 154). С другой стороны, гражданское и предприниматель-
ское право служат примером сотрудничества (с. 155).

Автор также рассматривает отношение мусульманского мира к процессам 
глобализации и демократизации (с. 197—280), справедливо отмечая, что одной 
из ведущих форм взаимодействия ислама и глобализации выступает противо-
стояние (с. 231) в вопросах духовной культуры и ценностей, в то время как в 
сфере экономики большинство мусульманских государств ориентируются пре-
имущественно на западные критерии, против чего не возражает и современная 
исламская правовая наука (с. 236), одновременно с развитием инструментов 
исламской экономики.

В контексте соотношения демократизации и ислама Л. Р. Сюкияйнен делает 
противоречивый вывод, что «политико-правовое наследие ислама порой создает 
препятствия на пути демократизации... тем не менее именно исламская поли-
тико-правовая культура может обеспечить демократическим реформам широкую 
поддержку» (с. 280). Представляется, что позиция «ислам — союзник демокра-
тизации» нуждается в дополнительном обосновании с привлечением конкретных 
исторических примеров, поскольку в подавляющем числе случаев демократиче-
ские реформы в мусульманских государствах происходили на фоне секуляриза-
ции властных институтов.

Анализируя исламскую концепцию прав человека в диалоге правовых культур 
и религиозных учений (с. 347—428), автор поддерживает точку зрения о том, «что 
между исламским и либеральным представлением о свободах и правах чело-
века есть глубокое различие концептуального порядка» (с. 351). В то же время 
он справедливо подчеркивает, что, хотя исламская концепция права подчинена 
религиозной идее, она не означает растворения права в религии и не дает осно-
ваний для вывода о преобладании обязанностей над правами в шариате (с. 354).

В монографии подробно рассматриваются как сама концепция прав человека 
в исламе, так и отражение в ней отдельных прав и свобод человека, включая 



9/2022

145
Давлетгильдеев Р. Ш., Губайдуллин А. Р.
Рецензия на монографию Л. Р. Сюкияйнена  
«Исламское право и диалог культур в современном мире»

РЕЦЕНЗИИ

свободу вероисповедания, право на жизнь, право на труд, право собственности, 
права женщин и др.

Л. Р. Сюкияйнен отмечает участие иных культур, помимо западной, в форми-
ровании целостной концепции прав человека. В частности, «исламская мысль 
в известной мере повлияла на изменение правового статуса военнопленных в 
средневековой Европе» (с. 395—396). Автор подчеркивает отношение основных 
мировых религий, включая буддизм, христианство и ислам, к концепции прав 
человека, особо выделяя позиции католицизма, протестантизма и православия.

В работе получили отражение и отдельные исламские международные акты 
по правам человека, в частности Каирская декларация о правах человека в ис-
ламе, хотя автор анализирует ее первую версию 1990 г., не обращаясь к обнов-
ленной редакции 2020 г.

Значимое место в монографии уделено анализу возможностей исламской 
правовой культуры по противостоянию экстремизму и терроризму в собственной 
же исламской среде. Как отмечает автор, «вывод об эндогенном радикализме 
ислама должен быть обязательно дополнен указанием на присущие ему уме-
ренность, терпимость и способность к позитивному взаимодействию с другими 
культурами» (с. 486).

Отдельный раздел книги посвящен проявлениям исламской правовой культуры 
в России, где рассмотрены вопросы выстраивания государственной политики в 
отношении ислама, возможности и перспективы использования исламских право-
вых инструментов в российском правовом пространстве. Подробно рассматрива-
ются примеры регионального правотворчества в регионах Поволжья и Северного 
Кавказа, а также отдельные практики фактического действия отдельных норм 
шариата в сочетании с местными обычаями на Кавказе, включая деятельность 
шариатских судов (с. 577—672).

Безусловно, не представляется возможным отразить все аспекты проведен-
ного монографического исследования в одной рецензии. Поэтому в завершение 
сто́ит отметить, что Л. Р. Сюкияйнен написал очень интересную и разностороннюю 
монографию, которая, с одной стороны, приглашает к обсуждению заявленной 
темы, а с другой — служит ориентиром для будущих общегуманитарных и сугу-
бо юридических исследований в сфере сравнительного правоведения, истории 
государства и права зарубежных стран и других правовых наук.


	Рецензии
	Давлетгильдеев Р. Ш., Губайдуллин А. Р.
	Рецензия на монографию Л. Р. Сюкияйнена «Исламское право и диалог культур в современном мире»



